
༄༅། །རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་སོ་བདུན་མ།
The Thirty Seven Bodhisattva Practices

Bản Dịch của Nhà Tiếng Đạo





༄༅། །རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་སོ་བདུན་མ།
The Thirty Seven Bodhisattva Practices





Contents

༡༽ མཆོད་པར་བརྗོད་ཅིང་རྩོམ་པར་དམ་བཅའ་བ། 2 stanzas
Paying homage lines and a pledge to compose

༢༽ བརྩམ་བྱ་བསྟན་བཅོས་ཀྱི་རང་བཞིན། 1-37th / 37 stanzas
The features of the composition of the treaties

     ༡༽ སྔོན་འགྲོ་ཆོས་ལ་འཇུག་ཚུལ། 1-7th / 7 stanzas
      The preliminary practices, the engaging ways into the Dharma

        ༡༽ དལ་འབྱོར་དོན་ཡོད་པར་བྱ་བ། 1th
          To make the precious human body meaningful

        ༢༽ དུག་གསུམ་གྱི་འབྱུང་གནས་ཕ་ཡུལ་སྤོང་བ། 2nd
          Abandoning the homeland - the abiding source of the three poisons 

        ༣༽ དབེན་པ་བསྟེན་པ། 3rd
          To approach the solitary place

        ༤༽ མི་རྟག་པ་དྲན་པས་ཚེ་འདི་བློས་གཏོང་བ། 4th
          Letting go of this life by remembering impermanence

        ༥༽ འགལ་རྐྱེན་གྲོགས་ངན་སྤོང་བ། 5th
          Abandoning the bad friends of unsuitable conditions 

        ༦༽མཐུན་རྐྱེན་བཤེས་གཉེན་བསྟེན་པ། 6th
          Approaching spiritual friends of suitable conditions

        ༧༽ བསྟན་པའི་འཇུག་སྒོ་སྐྱབས་འགྲོ། 7th
          Taking Refuge, the entrance of the teachings

     ༢༽ དངོས་གཞི་སྐྱེས་བུ་གསུམ་གྱི་ལམ་བསྟན་པ། 8-37th / 30 stanzas
      The main practices, ways of three capacity holders

        ༡༽ སྐྱེས་བུ་ཆུང་ངུའི་ལམ་བསྟན་པ། 8th
          Lesser capacity holders and their practices

        ༢༽ སྐྱེས་བུ་འབྲིང་གི་ལམ་བསྟན་པ། 9th
          Medium capacity holders and their practices

https://docs.google.com/document/d/15hkMtMaAGGBHQna4GlOYuLBoPmUvtuF6CRlJh93Xdws/edit?tab=t.uyeeggj64r7p#heading=h.i9uz3rtmss4w
https://docs.google.com/document/d/15hkMtMaAGGBHQna4GlOYuLBoPmUvtuF6CRlJh93Xdws/edit?tab=t.uyeeggj64r7p#heading=h.8kr0id42g0vl
https://docs.google.com/document/d/15hkMtMaAGGBHQna4GlOYuLBoPmUvtuF6CRlJh93Xdws/edit?tab=t.uyeeggj64r7p#heading=h.rz3b7i5telno


        ༣༽ སྐྱེས་བུ་ཆེན་པོའི་ལམ་བསྟན་པ། 10-37th / 28 stanzas
          Great capacity holders and their practices

            ༡༽ བསམ་པ་བྱང་ཆུབ་མཆོག་ཏུ་སེམས་བསྐྱེད་པ། 10th
               The intention to generate the mind for the supreme perfection

            ༢༽ སྦྱོར་བ་བྱང་ཆུབ་ཀྱི་སེམས་གཉིས་སྒོམ་པ། 11-24th / 14 stanzas
               The application to cultivate the enlightening mind

                ༡༽ ཀུན་རྫོབ་བྱང་སེམས་བསྒོམ་པ། 11-21st / 11 stanzas
                    To cultivate the conventional perfecting mind

                      ༡༽ མཉམ་བཞག་ཏུ་བདག་གཞན་བརྗེ་བ་བསྒོམ་པ། 11th
                           At the equipoise meditation, to practise to exchange the             

                           self and others

                      ༢༽ རྗེས་ཐོབ་ཏུ་རྐྱེན་ངན་ལམ་དུ་འཁྱེར་བ། 12-21st / 10 stanzas
                           After meditation, taking the adversities on the way

                            ༡༽ མི་འདོད་པའི་ཆོས་བཞི་ལམ་དུ་འཁྱེར་བ། 12-15th / 4 stanzas
                                 Dealing with the four unlikeable situations

                            ༢༽ བཟོད་དཀའ་བ་གཉིས་ལམ་དུ་འཁྱེར་བ། 16-17th / 2 stanzas
                                 Dealing with the two unbearable situations

                            ༣༽ འབྱོར་རྒུད་གཉིས་ལམ་དུ་འཁྱེར་བ། 18-19th / 2 stanzas
                                 Dealing with the wealth and poverty

                            ༤༽ ཆགས་སྡང་གཉིས་ལམ་དུ་འཁྱེར་བ། 20-21st / 2 stanzas
                                 Dealing with attachment and aversion

                ༢༽ དོན་དམ་བྱང་སེམས་བསྒོམ་པ། 22-24th / 3 stanzas
                    To cultivate the ultimate perfecting mind

                      ༡༽ མཉམ་བཞག་ཏུ་སྤྲོས་བྲལ་འཛིན་མེད་བསྒོམ་པ། 22nd 
                           At equipoise meditation, to cultivate the elaboration free                

                           of no fixation



                      ༢༽ རྗེས་ཐོབ་ཏུ་ཆགས་སྡང་གི་ཡུལ་ལ་བདེན་ཞེན་སྤོང་བ། 23-24th /                  

                      2 stanzas
                           In the after-meditation state, one abandons the clinging to 

                           the object of attachment and aversion to be true

                            ༡༽ ཆགས་ཡུལ་ལ་བདེན་ཞེན་སྤང་བ། 23th
                                 To abandon the clinging to be true to the object of        

                                 attachment

                            ༢༽ སྡང་ཡུལ་ལ་བདེན་ཞེན་སྤང་བ། 24th
                                 To abandon the clinging to be true to the object of        

                                 aversion

            ༣༽ དེ་དག་གི་བསླབ་བྱ་ལ་བསླབ་པ། 25-37th / 13 stanzas
               To train in the instructions of them

                ༡༽ ཕ་རོལ་ཏུ་ཕྱིན་པ་དྲུག་ལ་བསླབ་པ། 25-30th / 6 stanzas
                    To train in the six paramitas       

                ༢༽ མདོ་ནས་གསུངས་པའི་ཆོས་བཞི་ལ་བསླབ་པ། 31-34th / 4        

                stanzas  
                    To train in the four Dharmas that are taught from the Sutras 

                ༣༽ ཉོན་མོངས་པ་སྤོང་ཚུལ་ལ་བསླབ་པ། 35th
                    To train in the abandoning ways of the afflictions       

                ༤༽ དྲན་ཤེས་དང་ལྡན་པས་གཞན་དོན་སྒྲུབ་པ་ལ་བསླབ་པ། 36th
                    To train in accomplishing other benefits with mindfulness and 

                    conscientiousness 

                ༥༽ དགེ་བ་རྫོགས་བྱང་དུ་བསྔོ་བ་ལ་བསླབ་པ། 37th
                    To train to dedicate the virtuous for the complete perfection       

                 

 ༣༽ མཇུག་གི་དོན་བསྡུ་བ། 4 stanzas and a prose of colophon 
Conclusion



ན་མོ་ལོ་ཀེ་ཤྭ་ར་ཡེ།
གང་གིས་ཆོས་ཀུན་འགྲོ་འོང་མེད་གཟིགས་ཀྱང༌།།
འགྲོ་བའི་དོན་ལ་གཅིག་ཏུ་བརྩོན་མཛད་པའི།།
བླ་མ་མཆོག་དང་སྤྱན་རས་གཟིགས་མགོན་ལ།།
རྟག་ཏུ་སྒོ་གསུམ་གུས་པས་ཕྱག་འཚལ་ལོ།།

Homage to Lokeśvarāya!

To the Supreme Master being the Protector Chenrezig 

Who is joyous solely in benefiting the wanderers, 

Though having seen all things to be without coming or going, 

Eternally from the three doors, I kneel and rise  with honor.1

༡/༢༽ མཆོད་པར་བརྗོད་པ།
The preliminary practices, the engaging ways into the Dharma

ཕན་བདེའི་འབྱུང་གནས་རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་རྣམས།།
དམ་ཆོས་སྒྲུབ་ལས་བྱུང་སྟེ་དེ་ཡང་ནི།།
དེ་ཡི་ལག་ལེན་ཤེས་ལ་རགས་ལས་པས།།
རྒྱལ་སྲས་རྣམས་ཀྱི་ལག་ལེན་བཤད་པར་བྱ།། 

Perfect Buddhas, the source of beneficial happiness 

Attained from accomplishing The Genuine Truth and yet, 

Such, as a point of fact, depends on knowing its practices.

Thus, the practices of the Bodhisattvas, I shall explain.

༢/༢༽ རྩོམ་པར་དམ་བཅའ་བ། 
 The pledge to compose

༡/༣༽ མཆོད་པར་བརྗོད་ཅིང་རྩོམ་པར་དམ་བཅའ་བ། 2 stanzas
Paying homage lines and a pledge to compose

༡༽ མཆོད་པར་བརྗོད་པ།
The preliminary practices, the engaging ways into the Dharma

༢༽ རྩོམ་པར་དམ་བཅའ་བ། 
The pledge to compose

༢/༣༽ བརྩམ་བྱ་བསྟན་བཅོས་ཀྱི་རང་བཞིན། 1-37th / 37 stanzas 
The features of the composition of the treaties

༡༽ སྔོན་འགྲོ་ཆོས་ལ་འཇུག་ཚུལ། 7 stanzas
      The preliminary practices, the engaging ways into the Dharma

༢༽ དངོས་གཞི་སྐྱེས་བུ་གསུམ་གྱི་ལམ་བསྟན་པ། 30 stanzas
      The main practices, ways of three capacity holders



དལ་འབྱོར་གྲུ་ཆེན་རྙེད་དཀའ་ཐོབ་དུས་འདིར།།
བདག་གཞན་འཁོར་བའི་མཚོ་ལས་བསྒྲལ་བྱའི་ཕྱིར།།
ཉིན་དང་མཚན་དུ་གཡེལ་བ་མེད་པར་ནི།།
ཉན་སེམས་སྒོམ་པ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

Now, having got what is hard to find, a great boat-like opportunity,

To free oneself and others from the ocean of this cyclic existence ,2

For days and for nights, without any distractions indeed, 

Listening, reflecting and cultivating is a Bodhisattva practice. 

1

༡༽ དལ་འབྱོར་དོན་ཡོད་པར་བྱ་བ། 1st
To make the precious human body meaningful 

༡༽ སྔོན་འགྲོ་ཆོས་ལ་འཇུག་ཚུལ། 1-7th / 7 stanzas
The preliminary practices, the engaging ways into the Dharma

     ༡༽ དལ་འབྱོར་དོན་ཡོད་པར་བྱ་བ། 1st
       To make the precious human body meaningful       

     ༢༽ དུག་གསུམ་གྱི་འབྱུང་གནས་ཕ་ཡུལ་སྤོང་བ། 2nd
       Abandoning the homeland of the abiding source of the three poisons 

     ༣༽ དབེན་པ་བསྟེན་པ། 3rd
       To approach the solitary place

     ༤༽ མི་རྟག་པ་དྲན་པས་ཚེ་འདི་བློས་གཏོང་བ། 4th
       Letting go of this life by remembering impermanence

     ༥༽ འགལ་རྐྱེན་གྲོགས་ངན་སྤོང་བ། 5th
      Abandoning the bad friends of unsuitable conditions 

     ༦༽མཐུན་རྐྱེན་བཤེས་གཉེན་བསྟེན་པ། 6th
      Approaching spiritual friends of suitable conditions

    ༧༽ བསྟན་པའི་འཇུག་སྒོ་སྐྱབས་འགྲོ། 7th
      Taking Refuge, the entrance of the teachings

https://docs.google.com/document/d/15hkMtMaAGGBHQna4GlOYuLBoPmUvtuF6CRlJh93Xdws/edit?tab=t.uyeeggj64r7p#heading=h.i9uz3rtmss4w
https://docs.google.com/document/d/15hkMtMaAGGBHQna4GlOYuLBoPmUvtuF6CRlJh93Xdws/edit?tab=t.uyeeggj64r7p#heading=h.8kr0id42g0vl
https://docs.google.com/document/d/15hkMtMaAGGBHQna4GlOYuLBoPmUvtuF6CRlJh93Xdws/edit?tab=t.uyeeggj64r7p#heading=h.rz3b7i5telno
https://docs.google.com/document/d/15hkMtMaAGGBHQna4GlOYuLBoPmUvtuF6CRlJh93Xdws/edit?tab=t.uyeeggj64r7p#heading=h.g3pkm7prnkso


ཡུལ་ངན་སྤངས་པས་ཉོན་མོངས་རིམ་གྱིས་འགྲིབ།།
རྣམ་གཡེང་མེད་པས་དགེ་སྦྱོར་ངང་གིས་འཕེལ།།
རིག་པ་དྭངས་པས་ཆོས་ལ་ངེས་ཤེས་སྐྱེ།།
དབེན་པ་བསྟེན་པ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

Bad places forsaken gradually decreases confused emotions;

Because of no distractions, virtuous deeds naturally increase; 

Because of having clear awareness, the conviction on Dharma grows; 

Relying on solitude is a practice of a Bodhisattva.

3

༣༽ དབེན་པ་བསྟེན་པ། 3rd
To approach the solitary place

ཡུན་རིང་འགྲོགས་པའི་མཛའ་བཤེས་སོ་སོར་འབྲལ།།
འབད་པས་སྒྲུབ་པའི་ནོར་རྫས་ཤུལ་དུ་ལུས།།
ལུས་ཀྱི་མགྲོན་ཁང་རྣམ་ཤེས་མགྲོན་པོས་བོར།།
ཚེ་འདི་བློས་བཏང་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

Singly parted, the beloved who have long been friends will be;

As a trace remains the wealth and possessions made through hardships. 

The guest of consciousness will leave the guesthouse-like body. 

To have this life gone from mind is a Bodhisattva practice.

4

༤༽ མི་རྟག་པ་དྲན་པས་ཚེ་འདི་བློས་གཏོང་བ། 4th
Letting go of this life by remembering impermanence

གཉེན་གྱི་ཕྱོགས་ལ་འདོད་ཆགས་ཆུ་ལྟར་གཡོ།།
དགྲ་ཡི་ཕྱོགས་ལ་ཞེ་སྡང་མེ་ལྟར་འབར།།
བླང་དོར་བརྗེད་པའི་གཏི་མུག་མུན་ནག་ཅན།།
ཕ་ཡུལ་སྤོང་བ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།། 

Like river, attachment rushes towards friends’ side;

Like fire, aversion bursts towards enemies’ side;

Like darkness, ignorance has forgotten the choice

Leaving homeland is a Bodhisattva practice.

2

༢༽ དུག་གསུམ་གྱི་འབྱུང་གནས་ཕ་ཡུལ་སྤོང་བ། 2nd
Abandoning the homeland of the abiding source of the three poisons 



གང་དང་འགྲོགས་ན་དུག་གསུམ་འཕེལ་འགྱུར་ཞིང༌།།
ཐོས་བསམ་སྒོམ་པའི་བྱ་བ་ཉམས་འགྱུར་ལ།།
བྱམས་དང་སྙིང་རྗེ་མེད་པར་སྒྱུར་བྱེད་པའི།།
གྲོགས་ངན་སྤོང་བ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

Someone with whom, if befriended, the Three Poisons increase and

That to be heard, pondered and that which one cultivates declines. 

Besides, such makes one to be without love and kindheartedness.

Forsaking bad company is a Bodhisattva practice.

5

༥༽ འགལ་རྐྱེན་གྲོགས་ངན་སྤོང་བ། 5th 
Abandoning the bad friends of unsuitable conditions

གང་ཞིག་བསྟེན་ན་ཉེས་པ་ཟད་འགྱུར་ཞིང༌།།
ཡོན་ཏན་ཡར་ངོའི་ཟླ་ལྟར་འཕེལ་འགྱུར་བའི།།
བཤེས་གཉེན་དམ་པ་རང་གི་ལུས་ལས་ཀྱང༌།།
གཅེས་པར་འཛིན་པ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

Someone on whom, if relied, faults become exhausted,

And like the waxing moon, fine qualities will increase,

To cherish even more than one’s own body

The Genuine Friend is a Bodhisattva practice.

6

༦༽མཐུན་རྐྱེན་བཤེས་གཉེན་བསྟེན་པ། 6th 
Approaching spiritual friends of suitable conditions

རང་ཡང་འཁོར་བའི་བཙོན་རར་བཅིངས་པ་ཡིས།།
འཇིག་རྟེན་ལྷ་ཡིས་སུ་ཞིག་སྐྱོབ་པར་ནུས།།
དེ་ཕྱིར་གང་ལ་སྐྱབས་ན་མི་བསླུ་བའི།།
དཀོན་མཆོག་སྐྱབས་འགྲོ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

For themselves are bound in the cyclic prison,

What beings can the worldly gods be saving?! 

Thus, those who have The Refuge will not be deceived ,3

To have refuge of such Jewels is a Bodhisattva practice.

7

༧༽ བསྟན་པའི་འཇུག་སྒོ་སྐྱབས་འགྲོ། 7th  
Taking Refuge, the entrance of the teachings



ཤིན་ཏུ་བཟོད་དཀའི་ངན་སོང་སྡུག་བསྔལ་རྣམས།།
སྡིག་པའི་ལས་ཀྱི་འབྲས་བུར་ཐུབ་པས་གསུངས།།
དེ་ཕྱིར་སྲོག་ལ་བབ་ཀྱང་སྡིག་པའི་ལས།།
ནམ་ཡང་མི་བྱེད་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

The lower-realm sufferings which are naturally hard to bear 

Are the result of immoral actions, thus said The Buddha. 

Hence, immoral actions, even at the cost of the life, 

To never be doing any is a Bodhisattva practice.

8

༡༽ སྐྱེས་བུ་ཆུང་ངུའི་ལམ་བསྟན་པ། 8th 
Lesser capacity holders and their practices

སྲིད་གསུམ་བདེ་བ་རྩྭ་རྩེའི་ཟིལ་པ་བཞིན།།
ཡུད་ཙམ་ཞིག་གིས་འཇིག་པའི་ཆོས་ཅན་ཡིན།།
ནམ་ཡང་མི་འགྱུར་ཐར་པའི་གོ་འཕང་མཆོག།
དོན་དུ་གཉེར་བ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

The happy three existences  , as dews atop the grasses, 4

Are with the nature that lasts within a moment only. 

The never changing supreme state of liberation,

To pursue such an aim is a Bodhisattva practice.

9

༢༽ སྐྱེས་བུ་འབྲིང་གི་ལམ་བསྟན་པ། 9th 
Medium capacity holders and their practices

༢༽ དངོས་གཞི་སྐྱེས་བུ་གསུམ་གྱི་ལམ་བསྟན་པ། 8-37th / 30 stanzas
The main practice, the ways of the three capacity holders

༡༽ སྐྱེས་བུ་ཆུང་ངུའི་ལམ་བསྟན་པ། 8th
Lesser capacity holders and their practices       

༢༽ སྐྱེས་བུ་འབྲིང་གི་ལམ་བསྟན་པ། 9th 
Medium capacity holders and their practices

༣༽ སྐྱེས་བུ་ཆེན་པོའི་ལམ་བསྟན་པ། 10-37th / 28 stanzas 
Great capacity holders and their practices

https://docs.google.com/document/d/15hkMtMaAGGBHQna4GlOYuLBoPmUvtuF6CRlJh93Xdws/edit?tab=t.uyeeggj64r7p#heading=h.vrgs9i4f301d


༣༽ སྐྱེས་བུ་ཆེན་པོའི་ལམ་བསྟན་པ། 10-37th / 28 stanzas
Great capacity holders and their practices

༡༽ བསམ་པ་བྱང་ཆུབ་མཆོག་ཏུ་སེམས་བསྐྱེད་པ། 10th
The intention to generate the mind for the 
supreme perfection

༢༽ སྦྱོར་བ་བྱང་ཆུབ་ཀྱི་སེམས་གཉིས་སྒོམ་པ། 
11-24th / 14 stanzas
The application to cultivate the enlightening mind

༣༽ དེ་དག་གི་བསླབ་བྱ་ལ་བསླབ་པ། 25-37th / 
13 stanzas
To train in the instructions of them

ཐོག་མེད་དུས་ནས་བདག་ལ་བརྩེ་བ་ཅན།།
མ་རྣམས་སྡུག་ན་རང་བདེས་ཅི་ཞིག་བྱ།།
དེ་ཕྱིར་མཐའ་ཡས་སེམས་ཅན་བསྒྲལ་བྱའི་ཕྱིར།།
བྱང་ཆུབ་སེམས་བསྐྱེད་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

Since the time without beginning, the mothers have carried love for me. 

If they suffer, what is there to be done by myself being happy?!

Therefore, in order to free sentient beings that are limitless,

To have the Enlightening Mind  grown is a Bodhisattva practice.5

10

༡༽ བསམ་པ་བྱང་ཆུབ་མཆོག་ཏུ་སེམས་བསྐྱེད་པ། 10th
The intention to generate the mind for the supreme perfection

༢༽ སྦྱོར་བ་བྱང་ཆུབ་ཀྱི་སེམས་གཉིས་སྒོམ་པ། 11-24th / 14 stanzas 
The application to cultivate the enlightening mind

༡༽ ཀུན་རྫོབ་བྱང་སེམས་བསྒོམ་པ། 11-21st / 11 stanzas
To cultivate the conventional perfecting mind

༢༽ དོན་དམ་བྱང་སེམས་བསྒོམ་པ། 22-24th / 3 stanzas
To cultivate the ultimate perfecting mind



སྡུག་བསྔལ་མ་ལུས་བདག་བདེ་འདོད་ལས་བྱུང༌།།
རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་གཞན་ཕན་སེམས་ལས་འཁྲུངས།།

དེ་ཕྱིར་བདག་བདེ་གཞན་གྱི་སྡུག་བསྔལ་དག།
ཡང་དག་བརྗེ་བ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

Pains, without exception, have come from wanting happiness for oneself. 

Perfect Buddhas have purely risen from the mind of serving others.

For thus a reason, the sufferings of others and one’s own happiness,

To have the two absolutely exchanged is a Bodhisattva practice.

11

༡/༢༽ མཉམ་བཞག་ཏུ་བདག་གཞན་བརྗེ་བ་བསྒོམ་པ། 11th 
At the equipoise meditation, to practise to exchange the self and others

༡/༢༽ ཀུན་རྫོབ་བྱང་སེམས་བསྒོམ་པ། 11-21st / 11 stanzas 
To cultivate the conventional perfecting mind

༡༽ མཉམ་བཞག་ཏུ་བདག་གཞན་བརྗེ་བ་བསྒོམ་པ། 11th
At the equipoise meditation, to practise to exchange the self and others

༢༽ རྗེས་ཐོབ་ཏུ་རྐྱེན་ངན་ལམ་དུ་འཁྱེར་བ། 12-21st / 10 stanzas
After meditation, taking the adversities on the way

༢/༢༽ རྗེས་ཐོབ་ཏུ་རྐྱེན་ངན་ལམ་དུ་འཁྱེར་བ། 12-21st / 10 stanzas 
After meditation, facing adversities

༡༽ མི་འདོད་པའི་ཆོས་བཞི་ལམ་དུ་འཁྱེར་བ། 12-15th / 4 stanzas
Facing the four dislikeable situations

༢༽ བཟོད་དཀའ་བ་གཉིས་ལམ་དུ་འཁྱེར་བ། 16-17th / 2 stanzas
Facing the two unbearable situations

༣༽ འབྱོར་རྒུད་གཉིས་ལམ་དུ་འཁྱེར་བ། 18-19th / 2 stanzas
Facing wealth and poverty

༤༽ ཆགས་སྡང་གཉིས་ལམ་དུ་འཁྱེར་བ། 20-21st / 2 stanzas
Facing attachment and aversion



སུ་དག་འདོད་ཆེན་དབང་གིས་བདག་གི་ནོར།།
ཐམས་ཅད་འཕྲོག་གམ་འཕྲོག་ཏུ་འཇུག་ན་ཡང༌།།
ལུས་དང་ལོངས་སྤྱོད་དུས་གསུམ་དགེ་བ་རྣམས།།
དེ་ལ་བསྔོ་བ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

Even if someone whom, under the force of great desire, 

Robs away my entire values or makes others do so;

To have my body, enjoyments and the three times’ merits

Dedicated for such is a Bodhisattva practice.

༡/༤༽ མ་རྙེད་པ་ལམ་དུ་འཁྱེར་བ། 12th
Facing material loss 

12

བདག་ལ་ཉེས་པ་ཅུང་ཟད་མེད་བཞིན་དུ།།
གང་དག་བདག་གི་མགོ་བོ་གཅོད་བྱེད་ནའང་།།
སྙིང་རྗེའི་དབང་གིས་དེ་ཡི་སྡིག་པ་རྣམས།།
བདག་ལ་ལེན་པ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

While I have not a tiny bit of wrongdoings,

Even supposing someone is cutting my head;

His misdeeds, by the power of kindheartedness, 

Taking on me is a Bodhisattva practice.

༢/༤༽ སྡུག་བསྔལ་ལམ་དུ་འཁྱེར་བ། 13th
Facing suffferings

13

༡/༤༽ མི་འདོད་པའི་ཆོས་བཞི་ལམ་དུ་འཁྱེར་བ། 12-15th / 4 stanzas 
Facing the four dislikeable situations

༡༽ མ་རྙེད་པ་ལམ་དུ་འཁྱེར་བ། 12th
Facing material loss 

༢༽ སྡུག་བསྔལ་ལམ་དུ་འཁྱེར་བ། 13th
Facing suffferings

༣༽ མི་སྙན་པ་ལམ་དུ་འཁྱེར་བ། 14th
Facing defamation

༤༽ སྨད་པ་ལམ་དུ་འཁྱེར་བ། 15th
Facing criticism



འགའ་ཞིག་བདག་ལ་མི་སྙན་སྣ་ཚོགས་པ།།
སྟོང་གསུམ་ཁྱབ་པར་སྒྲོགས་པར་བྱེད་ན་ཡང།།
བྱམས་པའི་སེམས་ཀྱིས་སླར་ཡང་དེ་ཉིད་ཀྱི།།
ཡོན་ཏན་བརྗོད་པ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

Even if some people, using plenty of unpleasant words,

Broadcast about me throughout the three thousandfold universes, 

All the same, with an affectionate mind, genuinely for them,

To speak of good qualities is a Bodhisattva practice. 

༣/༤༽ མི་སྙན་པ་ལམ་དུ་འཁྱེར་བ། 14th
Facing defamation

14

འགྲོ་མང་འདུས་པའི་དབུས་སུ་འགའ་ཞིག་གིས།།
མཚང་ནས་བྲུས་ཤིང་ཚིག་ངན་སྨྲ་ན་ཡང༌།།
དེ་ལ་དགེ་བའི་བཤེས་ཀྱི་འདུ་ཤེས་ཀྱིས།།
གུས་པར་འདུད་པ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

Amid a place full of people, even if a person 

Is speaking brutal words while digging out my hidden faults,

Before such, with the perception of a virtuous guide,

Bowing respectfully is a Bodhisattva practice.

༤/༤༽ སྨད་པ་ལམ་དུ་འཁྱེར་བ། 15th
Facing criticism

15

༢/༤༽ བཟོད་དཀའ་བ་གཉིས་ལམ་དུ་འཁྱེར་བ། 16-17th / 2 stanzas
Facing the two unbearable situations

༡༽ དྲིན་ལན་ལོག་མཇལ་ལམ་དུ་འཁྱེར་བ། 16th
Facing ungratefulness

༢༽ བརྙས་ཐབས་བྱེད་པ་ལམ་དུ་འཁྱེར་བ། 17th
Facing bullites



བདག་གི་བུ་བཞིན་གཅེས་པར་བསྐྱངས་བའི་མིས།།
བདག་ལ་དགྲ་བཞིན་ལྟ་བར་བྱེད་ན་ཡང༌།།
ནད་ཀྱིས་བཏབ་པའི་བུ་ལ་མ་བཞིན་དུ།།
ལྷག་པར་བརྩེ་བ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

Even when a person, just like my own child, who was

Cherishingly nurtured, sees me as the enemy,

Just as a mother towards a son caught by illness,

To love even more is a Bodhisattva practice. 

༡/༢༽ དྲིན་ལན་ལོག་མཇལ་ལམ་དུ་འཁྱེར་བ། 16th
Facing ungratefulness

16

རང་དང་མཉམ་པའམ་དམན་པའི་སྐྱེ་བོ་ཡིས།།
ང་རྒྱལ་དབང་གིས་བརྙས་ཐབས་བྱེད་ན་ཡང༌།།
བླ་མ་བཞིན་དུ་གུས་པས་བདག་ཉིད་ཀྱི།།
སྤྱི་བོར་ལེན་པ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

Even if a person who is equal or inferior 

To myself, due to the power of pride, terrorises me;

With the veneration in the same manner to a Master,

Putting on my own crown head is a Bodhisattva practice. 

༢/༢༽ བརྙས་ཐབས་བྱེད་པ་ལམ་དུ་འཁྱེར་བ། 17th
Facing bullies

17

༣/༤༽ འབྱོར་རྒུད་གཉིས་ལམ་དུ་འཁྱེར་བ། 18-19th / 2 stanzas 
Facing wealth and poverty

༡༽ རྒུད་པ་ལམ་དུ་འཁྱེར་བ། 18th
Facing poverty

༢༽ འབྱོར་བ་ལམ་དུ་འཁྱེར་བ། 19th
Facing wealth



འཚོ་བས་འཕོངས་ཤིང་རྟག་ཏུ་མི་ཡིས་བརྙས།།
ཚབས་ཆེན་ནད་དང་གདོན་གྱིས་བཏབ་ཀྱང་སླར།།
འགྲོ་ཀུན་སྡིག་སྡུག་བདག་ལ་ལེན་བྱེད་ཅིང༌།།
ཞུམ་པ་མེད་པ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

While poor in living, to have always been bullied by others,

Even caught by harsh illnesses and evil forces, yet when

Taking on me the sins and pains of all wandering beings 

To be without cowardice is a Bodhisattva practice.

༡/༢༽ རྒུད་པ་ལམ་དུ་འཁྱེར་བ། 18th
Facing poverty

18

སྙན་པར་གྲགས་ཤིང་འགྲོ་མང་སྤྱི་བོས་བཏུད།།
རྣམ་ཐོས་བུ་ཡིས་ནོར་འདྲ་ཐོབ་གྱུར་ཀྱང༌།།
སྲིད་པའི་དཔལ་འབྱོར་སྙིང་པོ་མེད་གཟིགས་ནས།།
ཁེངས་པ་མེད་པ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

Someone, while celebrated, is bowed down to by many, 

And even has gained as much riches as the Lord of Wealth;

Having seen the glory of the existences as senseless,

To have no haughtiness is a Bodhisattva practice.

༢/༢༽ འབྱོར་བ་ལམ་དུ་འཁྱེར་བ། 19th
Facing wealth

19

༤/༤༽ ཆགས་སྡང་གཉིས་ལམ་དུ་འཁྱེར་བ། 20-21st / 2 stanzas
Facing attachment and aversion

༡༽ སྡང་ཡུལ་ལམ་དུ་འཁྱེར་བ། 20th
Facing attachment

༢༽ ཆགས་ཡུལ་ལམ་དུ་འཁྱེར་བ། 21st
Facing aversion



རང་གི་ཞེ་སྡང་དགྲ་བོ་མ་ཐུལ་ན།།
ཕྱི་རོལ་དགྲ་བོ་བཏུལ་ཞིང་འཕེལ་བར་འགྱུར།།
དེ་ཕྱིར་བྱམས་དང་སྙིང་རྗེའི་དམག་དཔུང་གིས།།
རང་རྒྱུད་འདུལ་བ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

If one’s own enemy of the hateful mind is not defeated, 

Outer enemies will be increasing while having been subdued;

For that reason, with the armed forces of love and kindheartedness,

Pacifying one’s own mindstream is a Bodhisattva practice. 

༡/༢༽ སྡང་ཡུལ་ལམ་དུ་འཁྱེར་བ། 20th
Facing aversion

20

འདོད་པའི་ཡོན་ཏན་ལན་ཚྭའི་ཆུ་དང་འདྲ།།
ཇི་ཙམ་སྤྱད་ཀྱང་སྲེད་པ་འཕེལ་བར་འགྱུར།།
གང་ལ་ཞེན་ཆགས་སྐྱེ་བའི་དངོས་པོ་རྣམས།།
འཕྲལ་ལ་སྤོང་བ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

The result of desire is just like salty water,

The more it is consumed, the more the thirst will increase.

Towards the things which derive addictive attachment,

Forsaking at once is a Bodhisattva practice.

༢/༢༽ ཆགས་ཡུལ་ལམ་དུ་འཁྱེར་བ། 21st
Facing attachment

21

༢/༢༽ དོན་དམ་བྱང་སེམས་བསྒོམ་པ། 22-24th / 3 stanzas
To cultivate the ultimate perfecting mind

༡༽ མཉམ་བཞག་ཏུ་སྤྲོས་བྲལ་འཛིན་མེད་བསྒོམ་པ། 22nd
At equipoise meditation, to cultivate the elaboration-free nonfixation

༢༽ རྗེས་ཐོབ་ཏུ་ཆགས་སྡང་གི་ཡུལ་ལ་བདེན་ཞེན་སྤོང་བ། 23-24th / 2 stanzas
In the after-meditation state, one abandons the clinging to the object of
attachment and aversion to be true



༢/༢༽ རྗེས་ཐོབ་ཏུ་ཆགས་སྡང་གི་ཡུལ་ལ་བདེན་ཞེན་སྤོང་བ། 23-24th / 2 stanzas  
In the after-meditation state, one abandons the clinging to the object of attachment
and aversion to be true

༡༽ ཆགས་ཡུལ་ལ་བདེན་ཞེན་སྤང་བ། 23rd
To abandon the clinging to be true to the object of attachment

༢༽ སྡང་ཡུལ་ལ་བདེན་ཞེན་སྤང་བ། 24th
To abandon the clinging to be true to the object of aversion

ཇི་ལྟར་སྣང་བ་འདི་དག་རང་གི་སེམས།།
སེམས་ཉིད་གདོད་ནས་སྤྲོས་པའི་མཐའ་དང་བྲལ།།
དེ་ཉིད་ཤེས་ནས་གཟུང་འཛིན་མཚན་མ་རྣམས།།
ཡིད་ལ་མི་བྱེད་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

In whatever manner these are appearing, they are but one’s own mind’s way;

Mind itself, from the start, is free from the extreme of elaboration. 

Having known such nature, any sign of the conceiving and the conceived

Not keeping for the delusional mind is a Bodhisattva practice. 

༡/༢༽ མཉམ་བཞག་ཏུ་སྤྲོས་བྲལ་འཛིན་མེད་བསྒོམ་པ། 22nd
At equipoise meditation, to cultivate the elaboration-free nonfixation

22



ཡིད་དུ་འོང་བའི་ཡུལ་དང་འཕྲད་པ་ན།།
དབྱར་གྱི་དུས་ཀྱི་འཇའ་ཚོན་ཇི་བཞིན་དུ།།
མཛེས་པར་སྣང་ཡང་བདེན་པར་མི་ལྟ་ཞིང༌།།
ཞེན་ཆགས་སྤོང་བ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

When encountering the objects which are fascinating to the mind, 

Just as the way of rainbow colors during the time of summer, 

Despite appearing beautifully, while not believing as real, 

Leaving addictive attachment is a Bodhisattva practice.

༡/༢༽ ཆགས་ཡུལ་བདེན་ཞེན་སྤང་བ། 23rd
To abandon the clinging to be true to the object of attachment

23

སྡུག་བསྔལ་སྣ་ཚོགས་རྨི་ལམ་བུ་ཤི་ལྟར།།
འཁྲུལ་སྣང་བདེན་པར་བཟུང་བས་ཨ་ཐང་ཆད།།
དེའི་ཕྱིར་མི་མཐུན་རྐྱེན་དང་འཕྲད་པའི་ཚེ།།
འཁྲུལ་པར་ལྟ་བ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

Various sufferings are like the death of a dream child.

A confused vision, for being held as true, is tiresome. 

Therefore, when meeting disagreeable circumstances,

Viewing as confusions is a Bodhisattva practice.

༢/༢༽ སྡང་ཡུལ་ལ་བདེན་ཞེན་སྤང་བ། 24th
To abandon the clinging to be true to the object of aversion

24

༣/༣༽ དེ་དག་གི་བསླབ་བྱ་ལ་བསླབ་པ། 25-37th / 13 stanzas 
To train in the instructions of them

༡༽ ཕ་རོལ་ཏུ་ཕྱིན་པ་དྲུག་ལ་བསླབ་པ། 25-30th 
To train in the six transcendences

༢༽ མདོ་ནས་གསུངས་པའི་ཆོས་བཞི་ལ་བསླབ་པ། 31-34th / 4 stanzas
To train in the four Dharmas that are taught from the Sutras

 ༣༽ ཉོན་མོངས་པ་སྤོང་ཚུལ་ལ་བསླབ་པ། 35th
To train in the abandoning ways of afflictions

 ༤༽ དྲན་ཤེས་དང་ལྡན་པས་གཞན་དོན་སྒྲུབ་པ་ལ་བསླབ་པ། 36th
To train in accomplishing others' benefits with mindfulness and conscientiousness

 ༥༽ དགེ་བ་རྫོགས་བྱང་དུ་བསྔོ་བ་ལ་བསླབ་པ། 37th
To train to dedicate virtues for the complete perfection



༡/༥༽ ཕ་རོལ་ཏུ་ཕྱིན་པ་དྲུག་ལ་བསླབ་པ། 25-30th / 6 stanzas 
To train in the six transcendences

༡༽ སྦྱིན་པ་ལ་བསླབ་པ། 25th
To train in generosity

༢༽ ཚུལ་ཁྲིམས་ལ་བསླབ་པ། 26th
To train in the moral discipline

༣༽ བཟོད་པ་ལ་བསླབ་པ། 27th
To train in patience

༤༽ བརྩོན་འགྲུས་ལ་བསླབ་པ། 28th
To train in diligence

༥༽ བསམ་གཏན་ལ་བསླབ་པ། 29th
To train in the firm mind state

༦༽ ཤེས་རབ་ལ་བསླབ་པ། 30th
To train in wisdom

བྱང་ཆུབ་འདོད་པས་ལུས་ཀྱང་བཏང་དགོས་ན།།
ཕྱི་རོལ་དངོས་པོ་རྣམས་ལ་སྨོས་ཅི་དགོས།།
དེ་ཕྱིར་ལན་དང་རྣམ་སྨིན་མི་རེ་བའི།།
སྦྱིན་པ་གཏོང་བ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

Body too, needs given if one wants perfection

What need is there to speak about outer objects?!

Therefore, without expecting returns and results,

Giving away is a Bodhisattva practice.

༡/༦༽ སྦྱིན་པ་ལ་བསླབ་པ། 25th
To train in generosity

25

ཚུལ་ཁྲིམས་མེད་པར་རང་དོན་མི་འགྲུབ་ན།།
གཞན་དོན་སྒྲུབ་པར་འདོད་པ་གད་མོའི་གནས།།
དེ་ཕྱིར་སྲིད་པའི་འདུན་པ་མེད་པ་ཡི།།
ཚུལ་ཁྲིམས་སྲུང་བ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

If without proper acts, own welfare will not be achieved,

It is a joke wanting to be working for others’ ease.

Thereupon, without the interest for the existences,

Preserving proper acts  is a Bodhisattva practice.6

༢/༦༽ ཚུལ་ཁྲིམས་ལ་བསླབ་པ། 26th
To train in moral discipline

26



དགེ་བའི་ལོངས་སྤྱོད་འདོད་པའི་རྒྱལ་སྲས་ལ།།
གནོད་བྱེད་ཐམས་ཅད་རིན་ཆེན་གཏེར་དང་མཚུངས།།
དེ་ཕྱིར་ཀུན་ལ་ཞེ་འགྲས་མེད་པ་ཡི།།
བཟོད་པ་སྒོམ་པ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

For a Bodhisattva , who desires virtuous joys,7

All harmings are similar to a precious treasure.

Hence, towards all, without any animosity 

Practicing patience is a Bodhisattva practice.

༣/༦༽ བཟོད་པ་ལ་བསླབ་པ། 27th
To train in patience

27

རང་དོན་འབའ་ཞིག་སྒྲུབ་པའི་ཉན་རང་ཡང༌།།
མགོ་ལ་མེ་ཤོར་བཟློག་ལྟར་བརྩོན་མཐོང་ན།།
འགྲོ་ཀུན་དོན་དུ་ཡོན་ཏན་འབྱུང་གནས་ཀྱི།།
བརྩོན་འགྲུས་རྩོམ་པ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

Even the Seniors , who accomplish their own purpose only,8

If are seen to strive as casting away fire caught on their head,

Then, for all beings’ welfare, to be but the Excellent Source,

Beginning with diligence is a Bodhisattva practice.

༤/༦༽ བརྩོན་འགྲུས་ལ་བསླབ་པ། 28th
To train in diligence

28

ཞི་གནས་རབ་ཏུ་ལྡན་པའི་ལྷག་མཐོང་གིས།།
ཉོན་མོངས་རྣམ་པར་འཇོམས་པར་ཤེས་བྱས་ནས།།
གཟུགས་མེད་བཞི་ལས་ཡང་དག་འདའ་བ་ཡི།།
བསམ་གཏན་སྒོམ་པ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

Having known how the superior insight very well endowed 

With calm abiding overpowers confused emotions fully,

Of such which utterly and purely goes beyond The Four Formless ,9

Cultivating the firm mind state  is a Bodhisattva Practice.10

༥/༦༽ བསམ་གཏན་ལ་བསླབ་པ། 29th
To train in the firm mind state

29



༢/༥༽ མདོ་ནས་གསུངས་པའི་ཆོས་བཞི་ལ་བསླབ་པ། 31-34th / 4 stanzas 
To train in the four Dharmas that are taught from the Sutras

༡༽ རང་གི་འཁྲུལ་པ་རང་གིས་བརྟགས་ནས་སྤང་བ། 31st
To abandon one’s own confusion by oneself

༢༽ བྱང་སེམས་ཀྱི་ཉེས་པ་སྨྲ་བ་སྤང་བ། 32nd
To abandon speaking faults of the enlightening mind or Bodhisattvas

༣༽ སྦྱིན་བདག་གི་ཁྱིམ་ལ་ཆགས་པ་སྤང་བ། 33rd
To abandon attachment to the households of patrons

༤༽ རྩུབ་མོའི་ཚིག་སྨྲ་བ་སྤང་བ། 34th
To abandon speaking harsh words

རང་གི་འཁྲུལ་པ་རང་གིས་མ་བརྟགས་ན།།
ཆོས་པའི་གཟུགས་ཀྱིས་ཆོས་མིན་བྱེད་སྲིད་པས།།
དེ་ཕྱིར་རྒྱུན་དུ་རང་གི་འཁྲུལ་པ་ལ།།
བརྟགས་ནས་སྤོང་བ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

If one’s own mistakes have not been investigated by oneself, 

In the form of a practitioner, one might do non-Dharmic acts; 

That is the reason why consistently, towards one’s own mistakes,

Forsaking after having checked is a Bodhisattva practice.

༡/༤༽ རང་གི་འཁྲུལ་པ་རང་གིས་བརྟགས་ནས་སྤང་བ། 31st
To abandon one’s own confusion by oneself

31

ཤེས་རབ་མེད་པར་ཕ་རོལ་ཕྱིན་ལྔ་ཡིས།།
རྫོགས་པའི་བྱང་ཆུབ་འཐོབ་པར་མི་ནུས་པས།།
ཐབས་དང་ལྡན་ཞིང་འཁོར་གསུམ་མི་རྟོག་པའི།།
ཤེས་རབ་སྒོམ་པ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

Without transcendent wisdom, one cannot attain the Perfection

Of Buddhahood through the other five transcendents; for such reason,

While with skillful means, without conceptualising The Three Bonds , 11

Familiarising the wisdom is a Bodhisattva practice. 

༦/༦༽ ཤེས་རབ་ལ་བསླབ་པ། 30th
To train in wisdom

30



Because of gains and name, while one will be fighting another, 

That to be heard, pondered and that which one cultivates declines.

Thus, towards the households of loved ones, friends and benefactors,

Abandoning attachment is a Bodhisattva practice.

༣/༤༽ སྦྱིན་བདག་གི་ཁྱིམ་ལ་ཆགས་པ་སྤང་བ། 33rd
To abandon attachment to the households of patrons

རྙེད་བཀུར་དབང་གིས་ཕན་ཚུན་རྩོད་འགྱུར་ཞིང༌།།
ཐོས་བསམ་སྒོམ་པའི་བྱ་བ་ཉམས་འགྱུར་བས།།
མཛའ་བཤེས་ཁྱིམ་དང་སྦྱིན་བདག་ཁྱིམ་རྣམས་ལ།།
ཆགས་པ་སྤོང་བ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

33

ཉོན་མོངས་དབང་གིས་རྒྱལ་སྲས་གཞན་དག་གིས།།
ཉེས་པ་གླེང་ན་བདག་ཉིད་ཉམས་འགྱུར་བས།།
ཐེག་པ་ཆེ་ལ་ཞུགས་པའི་གང་ཟག་གིས།།
ཉེས་པ་མི་སྨྲ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

By the force of afflictions, if one proclaims the faults of

Other Bodhisattvas, oneself will become diminished.

Therefore, of those who have entered the Greater Vehicles,

Not speaking of the flaws is a Bodhisattva practice.

༢/༤༽ བྱང་སེམས་ཀྱི་ཉེས་པ་སྨྲ་བ་སྤང་བ། 32nd
To abandon speaking faults of the enlightening mind or Bodhisattvas

32



རྩུབ་མོའི་ཚིག་གིས་གཞན་སེམས་འཁྲུག་འགྱུར་ཞིང༌།།
རྒྱལ་བའི་སྲས་ཀྱི་སྤྱོད་ཚུལ་ཉམས་འགྱུར་བས།།
དེ་ཕྱིར་གཞན་གྱི་ཡིད་དུ་མི་འོང་བའི།།
ཚིག་རྩུབ་སྤོང་བ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

Through violent speech, while others’ minds become agitated,

The conducting manners of a Bodhisattva will decline.

For this reason, that which does not delight the mind of others’

Abandoning such harsh words is a Bodhisattva practice. 

༤/༤༽ རྩུབ་མོའི་ཚིག་སྨྲ་བ་སྤང་བ། 34th
To abandon speaking harsh words

34

ཉོན་མོངས་གོམས་ན་གཉེན་པོས་ཟློག་དཀའ་བས།།
དྲན་ཤེས་སྐྱེས་བུས་གཉེན་པོའི་མཚོན་བཟུང་ནས།།
ཆགས་སོགས་ཉོན་མོངས་དང་པོ་སྐྱེས་མ་ཐག།
འབུར་འཇོམས་བྱེད་པ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

Since confused emotions, once ingrained are hard to be undone 

through antidotes,

Having taken arms of remedies, with the power of mindful alertness,

Immediately after attachments and so forth begin to develop,

Crushing such afflictions before they affect is a Bodhisattva practice.

༣/༥༽ ཉོན་མོངས་པ་སྤོང་ཚུལ་ལ་བསླབ་པ། 35th
To train in the abandoning ways of afflictions

35

མདོར་ན་གང་དུ་སྤྱོད་ལམ་ཅི་བྱེད་ཀྱང༌།།
རང་གི་སེམས་ཀྱི་གནས་སྐབས་ཅི་འདྲ་ཞེས།།
རྒྱུན་དུ་དྲན་དང་ཤེས་བཞིན་ལྡན་པ་ཡིས།།
གཞན་དོན་སྒྲུབ་པ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

Essentially, wherever, doing whatever activities,

Question: “At that time, what is the situation of my own mind like?”! 

For always, with the endowment of mindfulness and alertness, 

Accomplishing others’ welfare is a Bodhisattva practice. 

༤/༥༽ དྲན་ཤེས་དང་ལྡན་པས་གཞན་དོན་སྒྲུབ་པ་ལ་བསླབ་པ། 36th
To train in accomplishing others' benefits with mindfulness and alertness 

36



དེ་ལྟར་བརྩོན་པས་བསྒྲུབས་པའི་དགེ་བ་རྣམས།།
མཐའ་ཡས་འགྲོ་བའི་སྡུག་བསྔལ་བསལ་བྱའི་ཕྱིར།།
འཁོར་གསུམ་རྣམ་པར་དག་པའི་ཤེས་རབ་ཀྱིས།།
བྱང་ཆུབ་བསྔོ་བ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན།།

Thereafter, with great effort, all the virtues that have been achieved 

Are to clear out the sufferings of boundless wandering beings; 

With the wisdom which has absolutely purified the three bonds, 

To dedicate the perfection is a Bodhisattva practice.

༥/༥༽ དགེ་བ་རྫོགས་བྱང་དུ་བསྔོ་བ་ལ་བསླབ་པ། 37th
To train to dedicate the virtuous for the complete perfection

37

༣/༣༽ མཇུག་གི་དོན་བསྡུ་བ། 4 stanzas and 1 prose at the end
Conclusion

༡༽ གང་གི་དོན་དུ་ཇི་ལྟར་བརྩམས་པ།
How and for whom the treaty was composed

༢༽ ལག་ལེན་འཁྲུལ་མེད་དུ་བསྟན་པ།
The practices are said to be infallible

༣༽ ཁེངས་བསྐྱུང་ཞིང་བཟོད་པར་གསོལ་བ།
Disregarded pride and asked for forgiveness

༤༽ བརྩམས་པའི་དགེ་བ་བྱང་ཆུབ་ཏུ་བསྔོ་བ།
To dedicate virtues of the composition for the Buddhahood perfection

༥༽ ཕུན་སུམ་ཚོགས་པ་བཞི་ལྡན་གྱི་སྦྱར་བྱང་།
The colophon with the four excellences

མདོ་རྒྱུད་བསྟན་བཅོས་རྣམས་ལས་གསུངས་པའི་དོན།།
དམ་པ་རྣམས་ཀྱི་གསུང་གི་རྗེས་འབྲངས་ནས།།
རྒྱལ་སྲས་རྣམས་ཀྱི་ལག་ལེན་སུམ་ཅུ་བདུན།།
རྒྱལ་སྲས་ལམ་ལ་སློབ་འདོད་དོན་དུ་བཀོད།།

For the meanings taught in the Sutras, Tantras and Treatises,

Having pursued after the pure words of The Genuine Ones,

The Thirty Seven Practices of The Bodhisattvas was

Displayed for those willing to learn The Bodhisattva way.

༡/༥༽ གང་གི་དོན་དུ་ཇི་ལྟར་བརྩམས་པ།
How and for whom the treaty was composed



བློ་གྲོས་དམན་ཞིང་སྦྱངས་པ་ཆུང་བའི་ཕྱིར།།
མཁས་ལ་དགྱེས་པའི་སྡེབ་སྦྱོར་མ་མཆིས་ཏེ།།
མདོ་དང་དམ་པའི་གསུང་ལ་བརྟེན་པའི་ཕྱིར།།
རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་འཁྲུལ་མེད་ལགས་པར་བསམ།།

While having inferior intellect and due to little learning, 

There is no poetry skill which could delight the wise; nevertheless, 

This has relied on the Sutras and the words of The Genuine Ones; thus, 

One shall think this to be unmistaken Bodhisattva practices.

༢/༥༽ ལག་ལེན་འཁྲུལ་མེད་དུ་བསྟན་པ།
The practices are said to be infallible

འོན་ཀྱང་རྒྱལ་སྲས་སྤྱོད་པ་རླབས་ཆེན་རྣམས།།
བློ་དམན་བདག་འདྲས་གཏིང་དཔག་དཀའ་བའི་ཕྱིར།།
འགལ་དང་མ་འབྲེལ་ལ་སོགས་ཉེས་པའི་ཚོགས།།
དམ་པ་རྣམས་ཀྱིས་བཟོད་པ་མཛད་དུ་གསོལ།།

In any case, since the magnificent Bodhisattva conducts

Are hard-to-fathom for the likes of me, the lowly intellect, 

To the mass of faults such as contradiction and irrelevance,

May I sincerely request that The Genuine Ones be patient .12

༣/༥༽ ཁེངས་བསྐྱུང་ཞིང་བཟོད་པར་གསོལ་བ།
Disregarded pride and asked for forgiveness

དེ་ལས་བྱུང་བའི་དགེ་བས་འགྲོ་བ་ཀུན།།
དོན་དམ་ཀུན་རྫོབ་བྱང་ཆུབ་སེམས་མཆོག་གིས།།
སྲིད་དང་ཞི་བའི་མཐའ་ལ་མི་གནས་པའི།།
སྤྱན་རས་གཟིགས་མགོན་དེ་དང་མཚུངས་པར་ཤོག།

May the merits that have come from such match all wandering beings

To The Protector Chenrezig, one who is not abiding in 

Neither the extreme of Samara nor Nirvana because of

The conventional and ultimate supreme enlightening mind.

༤/༥༽ བརྩམས་པའི་དགེ་བ་བྱང་ཆུབ་ཏུ་བསྔོ་བ།
To dedicate virtues of the composition for the Buddhahood perfection

So this was composed by The Venerable Thokme Zangpo who speaks the scriptural reference and

reason, in the Jewel Cave of Ngulchu, in order to benefit self and others.

ཅེས་པ་འདི་རང་གཞན་ལ་ཕན་པའི་དོན་དུ་ལུང་དང་རིགས་པ་སྨྲ་བའི་བཙུན་པ་ཐོགས་མེད་ཀྱིས་དངུལ་ཆུའི་རིན་ཆེན་ཕུག་ཏུ་སྦྱར་བའོ། །།

༥/༥༽ ཕུན་སུམ་ཚོགས་པ་བཞི་ལྡན་གྱི་སྦྱར་བྱང་།
The colophon with the four excellences



Paying Homage Lines

(ན་མོ་ལོ་ཀེ་ཤྭ་ར་ཡེ། this is in Sankrit)
ན་མོ་ paying homage, | ལོ་ཀེ་ཤྭ་ར་ world protector, (འཇིག་རྟེན་མགོན་པོ་ / སྤྱན་རས་གཟིགས། Avalokiteshvara), | ཡེ to, །)
གང་ whom, གིས་ by, - ཆོས་ the phenomena, ཀུན་ all, + འགྲོ་ coming, appearing, being there, འོང་ going, disappearing,
not being there, + མེད་ without, - གཟིགས་ see[n] (in honorific), ཀྱང་ even, །། >
འགྲོ་བ wandering beings, འི་ of, དོན་ the sake, ལ་ for, - གཅིག་ཏུ་ solely, singlepointedly, - བརྩོན་ diligence, - མཛད་ done,
put [in honorific], པ related to, །། <
བླ་མ་ Master, Guru, མཆོག་ supreme, དང་ and, སྤྱན་རས་གཟིགས་ ‘Avalokiteshvara’, མགོན་ Lord, ལ to, །། |
རྟག་ཏུ་ for always, | སྒོ་ doors, གསུམ་ three, - གུས་པ respect, ས་ with, | ཕྱག་ cleaning, འཚལ་ refreshing, ལོ (finishing
particle), །།

GLOSSARY

The Pledge to Compose

​​ཕན་བདེ beneficial happiness/comfort/bliss, འི་ of, འབྱུང་གནས་ origin place, - རྫོགས་པ one who has completed/perfected,
འི་ related to, < སངས་རྒྱས་ Buddha, རྣམས (plural marker for more than two in Sanskrit), །། - 
དམ་ཆོས་ Sacred Dharma, + བསྒྲུབས་ accomplishing ལས་ from, by, - བྱུང་ resulted, arisen, སྟེ་ and, > དེ་ that/it/such, ཡང་
also, ནི (emphasizing), of course, །། - 
དེ་ it/that, ཡི་ related to, ལག་ལེན་ practice, + ཤེས་ know[n], ལ་ on, - རག[ས]་ལས་ depend[ed], པས since it, that’s why, །། |
རྒྱལ་སྲས་ Bodhisattva, རྣམས་ (plural marker for more than two in Sanskrit), ཀྱི་ of, ལག་ལེན་ practice, | བཤད་པར་བྱ I shall
explain, །།

1
​​དལ་འབྱོར་ free [and] endowed, (precious human body / མི་ལུས་རིན་པོ་ཆེ་), ~ གྲུ་ boat/ship, ཆེན་ great, རྙེད་ [to] find, དཀའ་
[what is] difficult, - ཐོབ་ obtained, < དུས་ time, འདི this, ར at, །། -
བདག་གཞན་ self [and] others, + འཁོར་བ ‘Samara’, འི་ of, ~ མཚོ་ ocean, ལས་ from, + བསྒྲལ་བྱ to be liberated, འི་ཕྱིར because of,
in order to, །། -
ཉིན་ day[s], དང་ and, མཚན་ night[s], དུ་ at/for, +  གཡེལ་བ་ idle, lazy, + མེད་ without, པར་ in that way, ནི (stressed), །། -
ཉན་ listening, སེམས་ contemplating, སྒོམ་པ་ cultivating, | རྒྱལ་སྲས་ Bodhisattva, ལག་ལེན་ practice, | ཡིན is, །

2
​​གཉེན་ friend, གྱི་ of, related to, ཕྱོགས་ side, direction, ལ་ towards, - འདོད་ཆགས་ attachment, ~ ཆུ་ water, river, ལྟར་ like, -
གཡོ move, །། >
དགྲ་ enemy, ཡི་ of, related to, ཕྱོགས་ side, direction, ལ་ towards, - ཞེ་སྡང་ aversion, ~ མེ་ fire, ལྟར་ like, - འབར blaze, །། >
བླང་ what is to be taken/accepted, དོར་ what is to be thrown/abandoned, - བརྗེད་ forgot[ten], པའི་ that which [has], <
གཏི་མུག་ stupidity, ignorance ~ མུན་ནག་ darkness, - ཅན that is with, །། >
ཕ་ཡུལ་ homeland, fatherland, - སྤོང་བ་ abandoning, | རྒྱལ་སྲས་ Bodhisattva, ལག་ལེན་ practice, | ཡིན is, །།



3
ཡུལ་ place, ངན་ bad, + སྤངས་པ having abandoned, abandoned, ས་ because [of], - ཉོན་མོངས་ confused emotion, affliction, -
རིམ་གྱིས་ gradually, one by one, - འགྲིབ decrease[s], །། >
རྣམ་གཡེང་ distraction [on forms], + མེད་པ to be not there, ས་ because of, - དགེ་སྦྱོར་ virtuous activities, - ངང་གིས་ by itself, -
འཕེལ increase[s], །། >
རིག་པ་ awareness, aware state, + དྭངས་པ having clarity, ས་ because of, - ཆོས་ ‘dharma’ truth, path, ལ་ on, - ངེས་ཤེས་
conviction, - སྐྱེ arise[s], grow[s], have, །། >
དབེན་པ་ solitary, - བསྟེན་པ་  to rely, | རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ Bodhisattva practicet, | ཡིན is, །།

4
ཡུན་ time, རིང་ long, - འགྲོགས་ become friend, པའི་ who have/is, (relative clause), < མཛའ་ loved one, བཤེས་ friends, - སོ་སོ
individual, ར་ ly, - འབྲལ will separate, separating, །། >
འབད་ exert, putting effort, པས་ through/by that, - བསྒྲུབས་ accomplished, made, པའི་ that which is, (relative clause), <
ནོར་ wealth, རྫས་ things, substance, - ཤུལ་ trace, དུ་ as, - ལུས left behind, །། >
ལུས་ body, ཀྱི་ of, like, ~ མགྲོན་ཁང་ guest house, - རྣམ་ཤེས་ conciousc, ~ མགྲོན་པོ guest, ས་ by, - བོར left, །། >
ཚེ་ life, འདི་ this, - བློས་ bởi tâm trí, - བཏང་ to have renounced, to not be concerned, to have sacrificed, | རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་
bodhisattva, | ཡིན is, །།

5
གང་ someone one, དང་ with, - འགྲོགས་ become, ན་ if, when, > དུག་ poison, གསུམ་ three, - འཕེལ་ increase, འགྱུར་ become[s], ཞིང༌
while, and, །། >
ཐོས་ hearing, བསམ་ contemplation, སྒོམ་པ cultivating, འི་ of, བྱ་བ་ activities, - ཉམས་ decline, འགྱུར་ become[s], ལ on top of
this, besides, །། >
བྱམས་ love, དང་ and, སྙིང་རྗེ་ compassion, + མེད་ without, not there, པར་ to be, - སྒྱུར་ transform, བྱེད་ cause, causing, པའི
who is, (relative clause), །། <
གྲོགས་ friend, ངན་ bad, སྤོང་བ་ abandoning, | རྒྱལ་སྲས་ Bodhisattva, ལག་ལེན་ practice, | ཡིན is, །།

6
གང་ཞིག་ someone one, - བསྟེན་ relied, ན་ if, > ཉེས་པ་ fault, - ཟད་ exhausted, འགྱུར་ become[s], ཞིང༌ while, །། >
ཡོན་ཏན་ excellent quality, ~ ཡར་ངོའི་ཟླ་ waxing moon, ལྟར་ just as, - འཕེལ་ increase, འགྱུར་ become[s], བའི who is/has (relative
clause), །། <
བཤེས་གཉེན་ spiritual friend, དམ་པ་ genuine, sacred, - རང་ one’s own, གི་ of, ལུས་ body, ལས་ compared to, ཀྱང༌ even, (stressed),
།། -
གཅེས་པར་འཛིན་པ་ cherishing, | རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ is a Bodhisattva practice, | ཡིན is, །།



7
རང་ oneself, ཡང་  also, even, - འཁོར་བ ‘samsara’, འི་ of, ~ བཙོན་ར jail, prison, ར་ in, - བཅིངས་ bound, tied, restrained, པ་ཡི
related to that/such, །། >
འཇིག་རྟེན་ལྷ་ worldly gods/divinity, ཡིས་ by, - སུ་ཞིག་ who else, someone who, - སྐྱོབ་པར་ནུས able to save, །། >
དེ་ཕྱིར་ because of that, that’s why, - གང་ལ་ towards whom, - སྐྱབས་ taken refuge, ན་ if, when, > མི་བསླུ་ should/will not
deceive, བའི related to that/such, །། <
(དཀོན་ rare, མཆོག་ supreme) rare and supreme one, [three] jewel[s],  - སྐྱབས་ - འགྲོ་ going for refuge, | རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་
Bodhisattva practice, | ཡིན is, །།

8
ཤིན་ཏུ་ extremely, བཟོད་ bear, དཀའི་ difficult related, that is extremely difficult to bear, < ངན་སོང་ lower realm, སྡུག་བསྔལ་
suffering, རྣམས (plural mark), །། -
སྡིག་པ sin, འི་ of, related to, ལས ‘karma’, action, ཀྱི་ of, འབྲས་བུ result, fruition, ར་ as, to be, - ཐུབ་པ Capable one, Buddha, ས་
by, - གསུངས said, །། >
དེ་ཕྱིར་ therefore, so, because of that/it, > སྲོག་ལ་ - བབ་ཀྱང་ even [it] cost life, > སྡིག་པ sin, འི་ of, related to, ལས ‘karma’,
action, །། -
ནམ་ཡང་ anytime, - མི་བྱེད་ not doing,  རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ Bodhisattva practice, | ཡིན is, །།

9
སྲིད་ world, existence, possibility, གསུམ་ three, བདེ་བ་ comfort, happiness, ~ རྩྭ་ grass, རྩེ point, blade, peak, top, འི་ of, ཟིལ་
པ་ dew, - བཞིན just as, །། >
ཡུད་ moment, ཙམ་ just, only, few, ཞིག་ something, a, གིས་ by, in, - འཇིག་ consuming, lasting, being destroyed, པའི་ related
to which is, which is, (relative clause), ཆོས་ phenomena, ཅན་ to be with, - ཡིན is །། >
ནམ་ཡང་ anytime, མི་འགྱུར་ not changing, ཐར་པ  liberation, འི་ of, related to, གོ་འཕང་ state, མཆོག supreme, ། -
དོན་ purpose [of], དུ་ for, གཉེར་བ་ approaching, | རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ Bodhisattva practice, | ཡིན is, །། 

10
ཐོག་མེད་ beginningless, དུས་ time, ནས་ from, since - བདག་ལ་ to me/I, - བརྩེ་བ་ love, affection, ཅན one who is with, །། < 
མ་ mother, རྣམས་ (plural mark), - སྡུག་ suffering, ན་ if, when, since, > རང་ own, oneself, བདེ to be happy, ས་ by, with, - ཅི་
ཞིག་བྱ what would I do, what is the use/poin, །། >
དེ་ཕྱིར་ that’s why, - མཐའ་ཡས་ limitless, སེམས་ཅན་ sentient beings, - བསྒྲལ་བྱའི་ཕྱིར in order to liberate, །། >
བྱང་ཆུབ་ Buddhahood, སེམས་ bodhicitta, - བསྐྱེད་ generation, | རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ Bodhisattva practice, | ཡིན is, །།



11
སྡུག་བསྔལ་ suffering, མ་ལུས་ all without exception, - བདག་ self, + བདེ་ happy, + འདོད་ want, desire, wish, ལས་ from, because, -
བྱུང༌ arose, came out, happened >
རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་ perfect Buddha, - གཞན་ other, ཕན་ benefiting, སེམས་ mind, ལས་ from, because, - འཁྲུངས born (honorifics), །།
>
དེ་ཕྱིར་ that’s why, - བདག་ self, བདེ་ happy, happiness, + གཞན་ other, གྱི་ of, སྡུག་བསྔལ་ suffering, དག (plural mark), ། -
ཡང་དག་ genuine[ly], - བརྗེ་བ་ to exchange, exchanging, | རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ Bodhisattva practice, | ཡིན is, །།

12
སུ་དག་ those who - འདོད་ desire, ཆེན་ great, དབང་གིས་ by the power of, because of, - བདག་ me, གི་ of, ནོར wealth, །།
ཐམས་ཅད་ all, entire, - འཕྲོག་ grab away, གམ་ or, འཕྲོག་ཏུ་འཇུག་ make [someone] grab away, ན་ཡང༌ even if, །། >
ལུས་ [my body], དང་ and, ལོངས་སྤྱོད་ enjoyment[s], དུས་ time, གསུམ་ three, དགེ་བ་ virtue, རྣམས (plural mark), །། -
དེ་ that, him her, ལ་ for, - བསྔོ་བ་ to dedicate, | རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ Bodhisattva practice, | ཡིན is, །།

13
བདག་ལ་ in me, - ཉེས་པ་ fault, ཅུང་ཟད་ little bit, a bit, - མེད་ not there, བཞིན་དུ while, །། >
གང་དག་ those who, - བདག་གི་ me, of mine, མགོ་བོ་ head, - གཅོད་ cutting, བྱེད་ doing, ན when, །། >
སྙིང་རྗེ compassion, འི་དབང་གིས་ by the power of, because of, - དེ་ཡི་ of him, her, སྡིག་པ་ sin, རྣམས (plural mark), །། -
བདག་ལ་ to me/oneself, - ལེན་པ་ taking, | རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ Bodhisattva practice, | ཡིན is, །།

14
འགའ་ཞིག་ some people, - བདག་ལ་ on/about me, - མི་སྙན་ unpleasant words, སྣ་ཚོགས་པ that various [many] །། - 
སྟོང་གསུམ་ three world, three thousand fold universe, ཁྱབ་ spread[ing], པར་ that way, such way/manner,, - སྒྲོགས་པར་བྱེད་
doing the propaganda/announcement, ན་ཡང even if, །། >
བྱམས་པ love, འི་ related, of, སེམས་ mind, ཀྱིས་ by, with, - སླར་ཡང་ still, again, - དེ་ཉིད་ themselves, ཀྱི of, །།
ཡོན་ཏན་ good quality, - བརྗོད་པ་ to say, should be saying,, | རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ Bodhisattva practice, | ཡིན is, །།

15
འའགྲོ་ wandering being, being, མང་ many, འདུས་ gathered, པའི་ place where, (relative clause), དབུས་ middle, སུ་ in, - འགའ་ཞིག་
some people, གིས by, །། - 
མཚང་ secret/hidden faults, ནས་ from, བྲུས་ dug, take out [from earth/ground],, ཤིང་ while [so], and, - ཚིག་ words, ངན་ bad,
-  སྨྲ་ speak[ing], ན་ཡང༌ even if, །། >
དེ་ [they]/he/she, (pronoun), ལ་ towards, - དགེ་བའི་བཤེས་ Spiritual Teacher, ཀྱི་ of, འདུ་ཤེས་ perfection, ཀྱིས with, by, །། - 
གུས་པར་ respectfully, - འདུད་པ་ venerating, to venerate, to honor, / to bow down before [them], | རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་
Bodhisattva practice, | ཡིན is, །།



17
རང་ oneself, དང་མཉམ་པ one who is equal to, འམ་ or, དམན་ inferior, པའི་ one who is, (relative clause), སྐྱེ་བོ་ person, ཡིས by, །། -
ང་རྒྱལ་ pride, དབང་གིས་ by the power [of], - བརྙས་ཐབས་བྱེད་ bully, ན་ཡང༌ even if །། >
བླ་མ་ ‘Guru’, བཞིན་དུ་ definitely as, - གུས་པ respect, ས་ with, - བདག་ཉིད་ཀྱི my own, །།
སྤྱི་བོ crown head, ར་ as, on, - ལེན་པ་ taking, | རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ Bodhisattva practice, | ཡིན is, །།

18
འཚོ་བ livelihood, ས་ by, - འཕོངས་ destitute, ཤིང་ while, and, > རྟག་ཏུ་ for always, - མི་ person, people, others, ཡིས་ by, - བརྙས
bullied, །། > 
ཚབས་ཆེན་ serious, ནད་ sickness, དང་ and, གདོན་ evil spirit, གྱིས་ by, - བཏབ་ planted, caught,, ཀྱང་ even, also, སླར still, yet, །། > 
འགྲོ་ཀུན་ [of] all the beings, སྡིག་སྡུག་ sins and sufferings, - བདག་ལ་ on/upon me, - ལེན་བྱེད་ taking, ཅིང༌ while, and, །། > 
ཞུམ་པ་ nosing heart, weakened, - མེད་པ་ to be without, | རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ Bodhisattva practice, | ཡིན is, །།

19
སྙན་པར་གྲགས་ to be famous ཤིང་ while, > འགྲོ་ being[s], མང་ many, - སྤྱི་བོ crown head, ས་ by, with, - བཏུད [become] bowed,
[become] respected, །། >
རྣམ་ཐོས་བུ་ ‘Vaisravana’, lord of wealth, ཡི་ of, ནོར་ wealth, འདྲ་ like, same as, similar to, - ཐོབ་ gained, གྱུར་ became, ཀྱང༌ even,
also, །། > 
སྲིད་པ existence, world, world of existence, འི་ of, དཔལ་འབྱོར་ prosperity, glory and gains, - སྙིང་པོ་མེད་ essence less, - གཟིགས་
seen (honorifics), ནས from [having], །། > 
ཁེངས་པ་ arrogance, proud, - མེད་པ་ to have no, to be without, | རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ Bodhisattva practice | ཡིན is, །།

16
བདག་གི་ of me, my, བུ་ son, child, བཞིན་ just as, - གཅེས་པར་ affectionately, བསྐྱངས་ nourished, པའི་ who was, (relative
clause), མི person, ས by, །། - 
བདག་ལ་ to/at me, - དགྲ་ enemy, བཞིན་ just as, - ལྟ་བར་བྱེད་ looking/checking, ན་ཡང༌ even if, །། >
ནད་ sickness, ཀྱིས་ by, བཏབ་ platend, caught, པའི་ who is, (relative clause), བུ་ child, son, ལ་ to, towards, - མ་ mother,
བཞིན་དུ exactly as, །། - 
ལྷག་པར་ even more, - བརྩེ་བ་ to love/care, | རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ Bodhisattva practice, | ཡིན is, །།

20
རང་ oneself, གི་ of, ཞེ་སྡང་ aversion, ~ དགྲ་བོ་ enemy, - མ་ཐུལ་ན if not tamed །། >
ཕྱི་རོལ་དགྲ་བོ་ outer enemy, - བཏུལ་ tamed, ཞིང་ while, > འཕེལ་བར་འགྱུར [will] become increas[ed], །། >
དེ་ཕྱིར་ therefore, because of such/that, - བྱམས་དང་སྙིང་རྗེ love and compassion, འི་ of, like, ~ དམག་དཔུང་ troops, གིས by, with,
through, །། -
རང་རྒྱུད་ one’s own mindstream, - འདུལ་བ་ taming, | རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ Bodhisattva practice, | ཡིན is, །།



21
འདོད་པ desire, འི་ of, ཡོན་ཏན་ power, ~ ལན་ཚྭ salt, འི་ of, ཆུ་ water, དང་ and, to, as, - འདྲ similar, same, །།
ཇ་ཙམ་ how much, - སྤྱད་ consume, ཀྱང་ (stressed), still, > སྲེད་པ་ craving, - འཕེལ་བར་འགྱུར will be increasing, །། >
གང་ལ་ towards which, - ཞེན་ clinging, ཆགས་ attachment, - སྐྱེ་ arise, བའི་ that [relative clause], < དངོས་པོ་ entity, things, རྣམས
(plural mark), །། - 
འཕྲལ་ལ་ immediately, - སྤོང་བ་ abandoning, | རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ Bodhisattva practice, | ཡིན is, །། 

22
ཇི་ལྟར་ like how, སྣང་བ་ it appears, འདི་དག་ these, - རང་གི་ one’s own, སེམས mind, །། >
སེམས་ཉིད་ mind itslef, - གདོད་ the every beginning, ནས་ from, - སྤྲོས་པ elaboration, འི་ of, མཐའ་ extreme, དང་ from, བྲལ free, །། >
དེ་ཉིད་ that itself, the truth, suchness,  - ཤེས་ [having] know[n], ནས་ from, > གཟུང་ [something to be] apprehended, འཛིན་
[something that is] apprehending, མཚན་མ་ mark, impression, notion, defining, characterization, རྣམས (plural mark), །།
-
ཡིད་ mind, ལ་ in, - མི་བྱེད་ not making happen, not doing, making, | རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ Bodhisattva practice, | ཡིན is, །། 

23
ཡིད་དུ་འོང་ fascinating, bring [joy] to the mind, suitable to the mind, བའི་ that/which is, (relative clause), < ཡུལ་ object,
things, དང་ with, - འཕྲད་པ་ meeting, ན when, །། >
དབྱར་ summer, གྱི་ of, དུས་ time, ཀྱི་ of, related, འཇའ་ rainbow, ཚོན་ color, ཇི་བཞིན་དུ just as how, །། -
མཛེས་པར་ beautifully, + སྣང་ appears. appearing, ཡང་ even, - བདེན་པར་ truly [there], - མི་ལྟ་ not
looking/regarding/veiwing/gazing,, ཞིང༌ while, །། >
ཞེན་ཆགས་ clinging attachment, - སྤོང་བ་ abandoning, | རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ Bodhisattva practice, | ཡིན is, །།

24
སྡུག་བསྔལ་ suffering, སྣ་ཚོགས་ various, ~ རྨི་ལམ་ dream, བུ་ son, child, + ཤི་ died, - ལྟར just like, །། >
འཁྲུལ་སྣང་ confusing/confused appearance, + བདེན་པར་ truly there, + བཟུང་ held, grasped, believed, བས་ because of that/it, -
ཨ་ཐང་ཆད [is] tiresome, །། >
དེའི་ཕྱིར་ because of that, that’s why, therefore, > མི་མཐུན་རྐྱེན་ unsuitable condition/situation, དང་ with, + འཕྲད་པ meeting, འི་
of, ཚེ at the time, །། -
འཁྲུལ་པ confusion, ར་ as, - ལྟ་བ་ looking, regarding, | རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ Bodhisattva practice, | ཡིན is, །། 



25
བྱང་ཆུབ་ perfection, Buddhahood, + འདོད་པ one who wants, wanting, ས་ by, because of, - ལུས་ body, ཀྱང་ even, - བཏང་ be
given up/disregarded, དགོས་ need, ན if, when, since །། >
ཕྱི་རོལ་ outer, དངོས་པོ་ things, རྣམས་ (plural mark), ལ་ of, on, about - སྨོས་ཅི་དགོས what’s the need to speak/mention །། >
དེ་ཕྱིར་ therefore, thus, - ལན་ returns, དང་ and, རྣམ་སྨིན་ results, - མི་རེ་བ not expecting, འི related to, །། <
སྦྱིན་པ་ generosity, giving, - གཏོང་བ་ doing, | རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ Bodhisattva practice, | ཡིན is, །།

26
ཚུལ་ཁྲིམས་ moral discipline, proper acts, + མེད་པར་ without, - རང་དོན་ own benefits/aim/goal, - མི་འགྲུབ་ [will] not
accomplish[ing], ན if, when, since, །། >
གཞན་དོན་ others’ benefits/ease/welfare/aim, + སྒྲུབ་པར་ to be accomplishing, འདོད་པ་ wanting, - གད་མོ laughter, འི་ of, གནས
state, object, །། >
དེ་ཕྱིར་ therefore, thus, - སྲིད་པ existing world, Samsara, འི་ of, related འདུན་པ་ wishing, longing, - མེད་པ་ without, ཡི related
to, །། <
ཚུལ་ཁྲིམས་ moral discipline, proper acts, - སྲུང་བ་ guarding, protecting, caring, preserving, | རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ Bodhisattva
practice, | ཡིན is, །།

27
དགེ་བ virtue, འི་ of, ལོངས་སྤྱོད་ enjoyment, - འདོད་ wishing/willing, པའི་  who is/are, (relative clause), < རྒྱལ་སྲས་ bodhisattva[s],
ལ for, to །། -
གནོད་བྱེད་ harming, ཐམས་ཅད་ all, - རིན་ཆེན་ jewel, precious things, གཏེར་ treasure, དང་ to, - མཚུངས [is] similar, །། >
དེ་ཕྱིར་ for that reason, therefore, - ཀུན་ all, ལ་ to, - ཞེ་འགྲས་ hatred, animosity, - མེད་ not there, པ་ཡི related to that/such, །། <
བཟོད་པ་ patience, - སྒོམ་པ་ cultivating, | རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ bodhisattva practice, | ཡིན is, །།

28
རང་དོན་ one’s own purpose/benefit, འབའ་ཞིག་ only, - སྒྲུབ་ accomplishing, པའི་ one/those who, (relative clause), < ཉན་རང་
‘sharvakas’ and ‘pratikya Buddhas’, ཡང༌ also, །། -
མགོ་ head, ལ་ on, + མེ་ fire, + ཤོར་ caught, - བཟློག་ will cast away, ལྟར་ like such, > བརྩོན་ putting effort, - མཐོང་ seen, ན if,
when, །། > 
འགྲོ་  wandering being, ཀུན་ all, དོན་དུ་ for the purpose/benefit [of], - ཡོན་ཏན་ excellent qualities, འབྱུང་གནས་ arising
source, ཀྱི of, related, །།
བརྩོན་འགྲུས་ diligence, - རྩོམ་པ་ composing, effecting, preparing, | རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ bodhisattva practice, | ཡིན is, །། 



29
ཞི་གནས་ calm abiding, ‘shamatha’, - རབ་ཏུ་ fully, - ལྡན་ endowed, with, has, པའི་ that which is, (relative clause), < ལྷག་མཐོང་
insight, ‘vipasana’, གིས by, with, །། +
ཉོན་མོངས་ affliction + རྣམ་པར་ completely, + འཇོམས་པ it destroys, ར་ as, - ཤེས་བྱས་ made known, ནས and then, from having
made known །། >
གཟུགས་མེད་ formless, བཞི་ four, ལས་ from, - ཡང་དག་ genuine[ly], - འདའ་ transcending, become away, བ་ཡི that which is,
(relative clause), །། <
བསམ་གཏན་ meditative concentration, - སྒོམ་པ་ cultivating, practicing, | རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ ‘bodhisattva’ practice, | ཡིན is, །། 

30
ཤེས་རབ་ wisdom, མེད་པར་ while not there, + ཕ་རོལ་ཕྱིན་ transcendent, ལྔ་ five, ཡིས by, །། +
རྫོགས་པ completion, perfection, འི་ of, བྱང་ཆུབ་ Buddhahood, + འཐོབ་པར་ to be obtaining, མི་ནུས་ not able to, cannot, པས that’s
why, །། -
ཐབས་ method, དང་ with, - ལྡན་ endowed, ཞིང་ three sphere, > འཁོར་གསུམ་ three sphere, - མི་རྟོག་ not thinking, without the
concept [of], པའི that is, (relative clause), །། <
ཤེས་རབ་ wisdom, - སྒོམ་པ་ cultivating, | རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ Bodhisattva practice | ཡིན is, །།

31
ཤེརང་ oneself, གི་ of, འཁྲུལ་པ་ confusion, mistake, - རང་ oneself, གིས་ by, - མ་བརྟགས་ not checked/examined/investigated, ན if,
།། >
ཆོས་པ practitioner, འི་ of, གཟུགས་ form, image, body, ཀྱིས་ by, - ཆོས་ ‘dharma’, མིན་ [what] is not, - བྱེད་ do, doing, སྲིད་པ to be
possible, ས  that’s why, because of that, since, །། >
དེ་ཕྱིར་ for that reason, therefore, + རྒྱུན་དུ་ for always, + རང་ oneself, གི་ of, འཁྲུལ་པ་ confusion, mistake, ལ for, །། + 
བརྟགས་ examined, checked, ནས་ from having, and, - སྤོང་བ་ abandoning, | རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ ‘Bodhisattva’ practice, | ཡིན is, །།

32
ཉོན་མོངས་ afflictions, དབང་གིས་ by the power [of], because of, - རྒྱལ་སྲས་ ‘Bodhisattva’, གཞན་དག་ others, གི of, །།
ཉེས་པ་ fault, - གླེང་ discuss, talk about, ན་ if, when, > བདག་ཉིད་ oneself, - ཉམས་ decline, འགྱུར་ become[s], བས because of that,
since །། > 
ཐག་པ་ vehicle, ཆེ་ greater, ལ་ into, - ཞུགས་ entered, པའི་ who is, (relative clause) གང་ཟག་ person, individual,, གི of, །། - 
ཉེས་པ་ fault, - མི་སྨྲ་ not saying/speaking | རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ ‘Bodhisattva’ practice, | ཡིན is, །།



33
རྙེད་ gains, བཀུར་ honour, - དབང་གིས་ by the power [of], because of, ཕན་ཚུན་ each other, - རྩོད་ dispute, འགྱུར་ become, ཞིང༌ while །།
>
ཐོས་ hearing, བསམ་ contemplation, སྒོམ་པ cultivating, འི་ of, བྱ་བ་ activities, - ཉམས་ decline, འགྱུར་ become[s], བས because of
that, since, །། >
མཛའ་ loved one, བཤེས་ friend, ཁྱིམ་ household, དང་ and, སྦྱིན་བདག་ patron, sponsor, ཁྱིམ་ household, རྣམས་ (plural mark), ལ at,
towards, །། -
ཆགས་པ་ attachment, - སྤོང་བ་ abandoning, | རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ ‘Bodhisattva’ practice, | ཡིན is, །།

34
རྩུབ་མོ harsh, rough, འི་ related, of, ཚིག་ words, གིས་ by, - གཞན་སེམས་ other’s mind, - འཁྲུག་ disturb འགྱུར་ becomes, ཞིང༌ while, །། >
རྒྱལ་བའི་སྲས་ ‘Bodhisattva’, ཀྱི་ of, སྤྱོད་ཚུལ་ conduct ways, manners, - ཉམས་ decline, འགྱུར་ becomes, བས because of that, since །། >
དེ་ཕྱིར་ therefore, - གཞན་ other, གྱི་ of, ཡིད་ mind, དུ་ to, - མི་འོང་ not soothing, བའི that is, related to such, (relative clause), །། <
ཚིག་རྩུབ་ harsh word, - སྤོང་བ་ abandoning, | རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ ‘Bodhisattva’ practice, | ཡིན is, །།

35
ཉོན་མོངས་ affliction, - གོམས་ habituated, ན་ if, when, > གཉེན་པོ  antidote, ས་ by, - ཟློག་ reverse, undo, དཀའ་བ it is difficult, ས since,
because, །། > 
དྲན་ཤེས་ [with] mindful and alert mind, < སྐྱེས་བུ being,person ས་ by, - གཉེན་པོ  antidote, འི་ of, མཚོན་ weapon, arm, - བཟུང་ taken,
had, ནས and, and then །། > 
ཆགས་ attachment, སོགས་ and so forth, < ཉོན་མོངས་ affliction, - དང་པོ་ first, - སྐྱེས་ grown, arisen, མ་ཐག as soon as །། > 
འབུར་ projecting outward, bulging, འཇོམས་བྱེད་པ་ crushing, destroying, | རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ Bodhisattva practice, | ཡིན is, །།

36
མདོར་ན་ in short, > གང་དུ་ where, - སྤྱོད་ལམ་ conducts, - ཅི་བྱེད་ཀྱང༌ whatever doing, །། >
རང་གི་སེམས་ one’s own mind, ཀྱི་ of, གནས་སྐབས་ situation, - ཅི་འདྲ་ like what, - ཞེས saying, །། >
རྒན་དུ་ for always, - དྲན་ remembering, དང་ and, ཤེས་བཞིན་ alertness, + ལྡན་པ་ endowed, ཡིས by, through, །། -
གཞན་དོན་ others’ benefits/welfare, - སྒྲུབ་པ་ accomplishing, | རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ Bodhisattva practice, | ཡིན is, །།

37
དེ་ལྟར་ that way, > བརྩོན་པ diligence, ས་ with, + བསྒྲུབས་པ what was accomplished, འི་ related to, < དགེ་བ་རྣམས virtues, །། - 
མཐའ་ཡས་ limitless, boundless, < འགྲོ་བ wandering beings, འི་ of, སྡུག་བསྔལ་ sufferings, + བསལ་བྱ [them] to be cleared out, འི་ཕྱིར in
order to, because of །། >
འཁོར་གསུམ་ the three spheres/bonds, + རྣམ་པར་ fully, + དག་པ purified, འི་ related to, < ཤེས་རབ་ wisdom, ཀྱིས with, through, by །། - 
བྱང་ཆུབ་ perfection, Buddhahood, - བསྔོ་བ་ to dedicate, | རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ Bodhisattva practice | ཡིན is, །།



Conclusion: གང་གི་དོན་དུ་ཇི་ལྟར་བརྩམས་པ།
མདོ་ Sutra, རྒྱུད་ Tantra བསྟན་བཅོས་ Treatises, རྣམས་ (plural mark), ལས་ from, - གསུངས་པ that is said, འི་ related to, < དོན
meanings, །། -
དམ་པ་རྣམས་ the Holy Ones, ཀྱི་ of, གསུང་ Teachings, words, གི་ related to, རྗེས་ after, - འབྲངས་ followed, ནས from, by, having །།
> 
རྒྱལ་སྲས་རྣམས་ Bodhisattvas, ཀྱི་ of, ལག་ལེན་ practice, སུམ་ཅུ་བདུན thirty seven, །། | 
རྒྱལ་སྲས་ Bodhisattva, ལམ་ way, ལ་ for, - སློབ་ study, train, འདོད་ want to, wanting, those who want, དོན་དུ་ for the sake [of], |
བཀོད displayed, wrote, arranged །།

Conclusion: ༢/༥༽ ལག་ལེན་འཁྲུལ་མེད་དུ་བསྟན་པ།
བློ་གྲོས་ intellect, wisdom - དམན་ having/being inferior, ཞིང་ while, > སྦྱངས་པ་ learning, knowledge, learnedness, - ཆུང་བ
little, smaller འི་ཕྱིར because of, due to །། >
མཁས་ wise ones, ལ་ for, - དགྱེས་པ delighting, pleasing, འི་ related to, of < སྡེབ་སྦྱོར་ poetry, - མ་མཆིས་ did not have, not with, ཏེ
but, nevertheless།། > 
མདོ་ Sutra, དང་ and, དམ་པ Genuine Ones, འི་ of, གསུང་ Teachings, ལ་ on, - བརྟེན་པ have relied, འི་ཕྱིར because of །། > 
རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ Bodhisattva practices, འཁྲུལ་མེད་ unmistaken , - ལགས་ to be, པར་ that/such way, | བསམ should/shall
consider/think།།

Conclusion: ༣/༥༽ ཁེངས་བསྐྱུང་ཞིང་བཟོད་པར་གསོལ་བ།
འོན་ཀྱང་ however, anyhow, even if it is so, > རྒྱལ་སྲས་སྤྱོད་པ་ Bodhisattva conducts/ways རླབས་ཆེན་ magnificent, great
wave/spread, རྣམས (plural mark), །། - 
བློ་དམན་ having lowly/inferior intellect,, < བདག་འདྲ such as me, like me, ས་ by, + གཏིང་ bottom, + དཔག་ guess, measure, -
དཀའ་ is difficult/hard, བའི་ཕྱིར because of it, །། >
འགལ་ contradict, དང་ and, - མ་འབྲེལ་ unrelated, ལ་སོགས་ and so forth/on, < ཉེས་པ faults, flaws, འི་ of, ཚོགས bunch, assembly,
mass །། -
དམ་པ་རྣམས་ the Genuine Ones, ཀྱིས་ by, - བཟོད་པ་མཛད་ have patience, དུ་ to, | གསོལ supplicate, request, །།

Conclusion: ༤/༥༽ བརྩམས་པའི་དགེ་བ་བྱང་ཆུབ་ཏུ་བསྔོ་བ།
དེ་ it, that, such, ལས་ from, - བྱུང་བ have arisen, འི་ related to, < དགེ་བ virtues, ས་ by, through, with, | འགྲོ་བ་ wandering
beings, ཀུན all །། |
དན་དམ་ ultimate, ཀུན་རྫོབ་ relative, བྱང་ཆུབ་སེམས་ Bodhicitta, མཆོག་ supreme གིས with, by, །། - 
སྲིད་ Samsara, དང་ and, ཞི་བ Nirvana, འི་ of, མཐའ་ extreme ལ་ in, - མི་གནས་པ not abiding, འི related to, །། <
སྤྱན་རས་གཟིགས་ Chenrezig, Avalokiteshvara, མགོན་ protector, guardian, དེ་ that, him/her, དང་ to, | མཚུངས་ be
similar/matched, match, པར་ that way, ཤོག May!, །



 “kneel and rise”: he common translation for the word ‘ཕྱག་འཚལ་’, as we have observed, would be ‘prostrate’. The
reason for the difference in our translation is to keep close to the literal meanings of the word, with ཕྱག་ being
emptying out or empty of and འཚལ་ being fresh. Figuratively, we have understood that while bowing down, one
empties out his/her ego, dissolving into the generated object, to then rise up in the own true nature of selflessness,
completing the perfection.

1

 ‘cyclic existence’: ‘འཁོར་བ་’, as a translation, is often moved back to its source in Sanskrit, being ‘Samsara’. We have
also seen ‘Samara’ applied for the other related names: ‘འཇིག་རྟེན་’ to which the equivalent in Sankrit is ‘Loka’ and ‘སྲིད་
པ་’, ‘Bhava’. We have chosen ‘cyclic existence’ as it expresses the act of wheel spinning which comes again in a loop.
This choice is also to obey the differences of those other related names, for in our understanding, although pointing
to the same thing, they are there to make characteristical distinctions. 

2

 ‘Thus, those who have The Refuge will not be deceived’: here we see two possible ways to understand and hence
translate the last two line: 

3

The first more common way, written in full would be དེ་ཕྱིར་གང་ལ་སྐྱབས་[སུ་འགྲོ་]ན་[དེས་ནི་]མི་བསླུ་བའི།།, where གང་ speaks of the
object of refuge, The Jewel (དཀོན་མཆོག་ said in the following line), for whom, if go for or become as, will not deceive
(for this, འབྲེལ་སྒྲ་ ‘འི་’ functions as relative clause)

1.The second less common way, written in full would be དེ་ཕྱིར་གང་ལ་སྐྱབས་[དེ་ཡོད་]ན་[དེ་ནི་]མི་བསླུ་བ་[དེ]འི།།, where གང་ refers
to the individual having The Refuge (with first letters kept in capital to emphasise its definitiveness), who will
not be deceived (for this, འབྲེལ་སྒྲ་ ‘འི་’ functions as possession of such individual)

 ‘Three existences’: The literal meaning of སྲིད་ is possible, which, in our understanding, speaks of the characteristics
of the reality of unrealised beings like ourselves. Such characteristics are, firstly, being merely seemingly possible for
happiness, but enough hopeful for us to stay attached; secondly, possible for anything to happen, which in turns also
means great risks; and thirdly, abiding to the law of causes and effects, where if this is done, that is entirely possible. 

4

Conclusion: ༥/༥༽ ཕུན་སུམ་ཚོགས་པ་བཞི་ལྡན་གྱི་སྦྱར་བྱང་།
​ཅེས་པ་ such said, འདི་ this, | རང་ self, གཞན་ others, ལ་ for, - ཕན་པ benefiting, འི་དོན་དུ་ for the sake of, | ལུང་ scripture, Buddha’s
words, quotes དང་ and, རིགས་པ་ reasonings, - སྨྲ་བ speaker, one who speaks, འི་ related to, < བཙུན་པ་ Venerable, ཐོགས་མེད་
Thokme, ཀྱིས་ by, | དངུལ་ཆུ Ngulchu, འི་ of, རིན་ཆེན་ precious jewel, ཕུག་ cave, ཏུ་ in, | སྦྱར་བ prepared, འོ (finishing particle), །།



 ‘the Enlightening Mind’: in most translations we have seen, ‘བྱང་ཆུབ་ཀྱི་སེམས་’ is kept in its Sanskrit source, as
‘Bodhicitta’. In some others, it is translated as ‘the Enlightened Mind’. In our understanding, this name speaks of a
mind which aims for the complete purification (བྱང་) of faults and embracement (ཆུབ་) of qualities and such a mind
itself has the ability to lead the bearer to perfection. 

5

 ‘proper acts’: while ‘ཚུལ་ཁྲིམས་’ is commonly translated as ‘moral discipline’, here we are humbly offering a different
name, with the intention to make it more soothing to the ears of this generation, who might have some hesitation
towards what they think ‘discipline’ means.

6

 ‘Bodhisattva’: is a Sanskrit word which in Tibetan, is equivalent to ‘བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་’, whereas ‘རྒྱལ་སྲས་’, which is
another name for it, is used here, in this stanza. The full form of this name is རྒྱལ་བའི་སྲས་ with རྒྱལ་བ་ being the Victor
and སྲས་ being the offsprings of such Victor or his/her ‘heir’ to the crown.  

7

 ‘the Seniors’: the common translation for this is ‘Hearers and Solitary Realisers’. We have chosen ‘the Seniors’ as a
united name for Practitioners of the Fundamental Vehicle. 

8

 ‘The Four Formless’: refers to the four meditative absorptions of the formless state, which is a distracted state
where one falls due to being attached to thoughtless experiences in meditation. The four meditative absorptions are 

9

1.the meditative absorption of infinite space
2.the meditative absorption of infinite consciousness
3.the meditative absorption of nothingness
4.the meditative absorption of the peak of existence

 ‘the firm mind state’: the common translation for བསམ་གཏན་ is seen as ‘meditative concentration’. In our
understanding, ‘བསམ་’ means motivation and ‘གཏན་’ means settled, to which ‘the firm mind state’ is more closely
matching. 

10

 ‘The Three Bonds’: the commonly used term for ‘འཁོར་གསུམ་’ is ‘The Three Sphere (of subject, object and their
interactions shown through verbs)’. Here we have chosen the word ‘bonds’ to stress the unbreakable tie between
those three, with the presence of one unavoidably simultaneously means the presence of the other two, which
altogether create and sustain the endless cycle of existence.

11

 ‘sincerely’: is there to comply with the highly honorific verb ‘མཛད་’.   12








